

حضور ﷺ نے فرمایا: "البر کہ مع اکابر کم" برکت تمہارے اکابر کے ساتھ ہیں۔  
(رواه ابن حبان باسناد صحیح)

اشاعت نمبر ۱۰

تحقیق، علمی و اصلاحی

رسالہ

# دِفاعِ اَسْلَام

ہند

## فهرست مضمومین

- \* سلسلة دفاع فضائل اعمال ۱۰: کیا کعبہ اولیاء کی زیارت کیلئے جاتا ہے؟ (معراج ربانی صاحب اور اہل حدیث حضرات کو جواب)
- \* حدیث "فی کل أصحابی خیر" کی تحقیق۔

زیرِ سر پرستی

مصالح ملت

حضرت مولانا عبد الرحمن اطہر صاحب  
دامت بر کاتھم

## سلسلہ دفاع فضائل اعمال ۱۰

کیا کعبہ اولیاء کی زیارت کیلئے جاتا ہے؟

(معراج ربانی صاحب اور اہل حدیث حضرات کو جواب)

- مفتی ابو احمد ابن اسماعیل المدنی

- مولانا عبد الرحیم قاسمی

- ڈاکٹر ابو محمد شاہ علوی

فضیلۃ الشیخ معراج ربانی صاحب کہتے ہیں:

”کعبہ کی توہین اس سے بڑھ کر اور کیا ہو سکتی ہے، لکھتے ہیں مولانا زکریا صاحب کہ بعض بزرگوں سے نقل کیا گیا ہے کہ بہت سے لوگ خراسان میں رہنے والے، خراسان کہاں ہے؟

وہ جمہور یہ روس وغیرہ، خراسان میں رہنے والے مکہ سے تعلق کے اعتبار سے بعض ان لوگوں سے زیادہ قریب ہوتے ہیں جو طواف کر رہے ہوتے ہیں،

بلکہ بعض لوگ تو ایسے ہوتے ہیں کہ خود کعبہ ان کی زیارت کو جاتا ہے، نعوذ باللہ نعوذ باللہ اگر کعبہ ان کی زیارت کیلئے خراسان جائے تو ان جائے ہندوستان جائے پاکستان جائے، تو پھر جو بے چارے حج کرنے آرہے ہیں، عمرہ کر رہے ہیں،

وہ کہاں طواف کریں گے،

ان سے کوئی پوچھے؟ یہ جو رابعہ بصریہ کا واقعہ بیان کیا جاتا ہے نا

کہ رابعہ بصریہ کی زیارت کیلئے کعبہ گیا ہوا تھا۔

مرید کہتے ہیں:

”اور میں سمجھتا ہوں، اتنا بڑا جھوٹ بول کر بھی اگر کوئی ولی اللہ بن سکتا ہے، تو پنج بولنے کی اسے ضرورت نہیں ہے، اور ان سے کوئی پوچھے کہ روضہ نبوی بھی کسی کی زیارت کیلئے جاتا ہے، یا صرف خانہ کعبہ کو تم نے اتنا غریب و مسکین سمجھا ہوا ہے کہ جہاں چاہتے ہو ہنکال دیتے ہو،

نبی کریم ﷺ پوادہ سو صحابہ کرام کو لے کر حدیبیہ کے مقام پر جاتے ہیں، کفار و مشرکین منع کر دیتے ہیں کہ اس سال تم عمرہ نہیں کر سکتے، حضور لوٹ آتے ہیں، کعبہ حضور کی زیارت کیلئے نہیں آتا ہے،

لیکن تبلیغی جماعت والے لکھتے ہیں کہ کعبہ باقاعدہ طواف زیارت کیلئے بزرگوں کی باقاعدہ ایران توران جاتا ہے، کیا یہ مسلمانوں کا عقیدہ ہے؟

قرآن و سنت کو ماننے والوں کا تو یہ عقیدہ نہیں ہے، یہ خرافی، بدعتی اور مشرکوں کا یہ عقیدہ ہو سکتا ہے۔

## الجواب:

فضیلۃ الشیخ معراج ربانی صاحب نے اس واقعہ پر<sup>۳</sup> اعتراضات کئے ہیں:

(۱) یہ واقعہ جھوٹا ہے۔ (موصوف کے الفاظ ہے کہ اتنا جھوٹ بول کر بھی کوئی ولی اللہ ہو سکتا ہے)

(۲) اگر کعبہ ان کی زیارت کیلئے خر اسماں جائے، توران جائے، ہندوستان جائے، پاکستان جائے، تو پھر جو بے چارے حج کرنے آرہے ہیں، عمرہ کر رہے ہیں، وہ کہاں طواف کریں گے۔

(۳) نبی کریم ﷺ پوادہ سو صحابہ کرام کو لے کر حدیبیہ کے مقام پر جاتے ہیں، کفار و مشرکین منع کر دیتے ہیں کہ اس سال تم عمرہ نہیں کر سکتے، حضور لوٹ آتے ہیں، کعبہ حضور کی زیارت کیلئے نہیں آتا ہے۔

## معراج ربانی صاحب کی ایک خیانت:

حسب عادت معراج ربانی صاحب نے فضائل اعمال کی اس عبارت میں بھی خیانت کی ہے۔ فضائل اعمال کی پوری عبارت درج ذیل ہیں:

فضائل اعمال: ج: ۲: فضائل حج، چھٹی فصل، مکہ مکرہ اور کعبہ شریفہ کے فضائل میں، حدیث نمبر ۱۰ کے تحت  
حضرت شیخ الحدیث، مولانا زکریا صاحب (۳۰۲ھ) لکھتے ہیں:

”امام غزالی (۵۰۵ھ) فرماتے ہیں کہ جن محتاج علماء نے مکہ کے قیام کو مکروہ بتایا ہے اس کی تین وجہ ہیں  
اول یہ کہ ایسا نہ ہو کہ وہاں کے قیام سے وہ ذوق و شوق اور تڑپ بیقراری جو کعبہ شریف کے ساتھ ہونا چاہیے وہ  
کم ہو جائے،

دوسرے یہ کہ اس سے روانگی کے وقت جو فراق کی تڑپ اور دوبارہ لوٹنے کا جذبہ پیدا ہو گا وہ وہاں رہنے میں  
حاصل نہیں ہوتا، اسی لئے بزرگوں کا ارشاد ہے کہ تو کسی دوسرے شہر میں رہے اور تیر ادال مکہ مکرہ میں اٹکار ہے یہ بہتر  
ہے اس سے کہ تو مکہ میں رہے اور تیرے دل میں کسی دوسری جگہ کا داعیہ پیش آئے اور بعض بزرگوں سے نقل کیا گیا کہ  
بہت سے لوگ خراسان میں رہنے والے مکہ سے تعلق کے اعتبار سے بعض ان لوگوں سے قریب ہیں جو طواف کر رہے  
ہوں، بلکہ بعض لوگ تو ایسے ہوتے ہیں کہ خود کعبہ ان کی زیارت کو جاتا ہے۔

تیسرا وجہ یہ ہے کہ مبادا وہاں رہ کر کوئی گناہ صادر ہو جائے کہ یہ سخت خطرناک ہے اور اللہ جل شانہ کے غصہ کا  
موجب ہے فقط۔“ (فضائل اعمال: ج: ۲: فضائل حج: فصل نمبر ۶: ص ۳۷-۳۸، طبع دینیات، وسخن یا سین بو کلڈ پو،  
دلہی: ج ۲: ص ۸۸)

اسکین: فضائل اعمال (نسخہ دینیات)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# فَضَالِّ اَعْمَالٍ

جَلْدُ دُوْمٍ

فضائل صفات فضائل حج

شیخ الحدیث

حضرت مولانا محمد ذکریا صاحب رحمۃ اللہ علیہ

پہلا ایڈیشن  
ماہ ربیع الاولی ۱۴۳۲ھ مطابق ماہ فوری ۲۰۱۱ء

| Designed                 | جَلْدُ دُوْمٍ       |
|--------------------------|---------------------|
| AHEM<br>Charitable Trust | اے<br>چیریٹیبل ترست |

Contact : Idara DEENIYAT, Opp. Maharashtra College,  
Bellasis Road, Mumbai Central, Mumbai - 400 008  
Tel. : 022 - 23051111 • Fax : 022 - 23051144  
Website : [www.deeniyat.com](http://www.deeniyat.com) • E-mail : [info@deeniyat.com](mailto:info@deeniyat.com)

نے لکھا ہے کہ مکہ مکرمہ کا قیام صاحبین کے نزدیک مستحب ہے اور اسی پر فتویٰ ہے اور یہی بعض شافعیہ اور بعض حنابلہ کا مختار ہے، لیکن امام عظیم ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور امام مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ وہاں کے مستقل قیام کو مکروہ فرماتے تھے۔ اور ایک بڑی جماعت کا محتاط لوگوں میں سے بھی مذہب ہے۔ مبتداً وہاں رہ کر آدمی کو وہاں سے کوئی گرانی اور مالاں پیدا ہو، یا اس کے احترام میں کسی قسم کی کمی ہو جائے یا وہاں رہ کر آدمی سے کسی قسم کا گناہ صادر ہو جائے کہ جیسا وہاں نیکیوں کا ثواب کہیں زیادہ ہے، ایسے ہی وہاں رہ کر گناہ کرنے کا وہاں بھی بہت زیادہ سخت ہے، لیکن اللہ کے مخلص بندے جو گناہوں سے مُخْرِّز ہوں؛ ان کے لیے افضلیت میں کیا کلام ہے؛ لیکن وہ اتنی قلیل مقدار ہے کہ ان پر حکم لگانا بھی ایسا ہے جیسا عام مخلوق میں با دشہ، لیکن پارشانی کا جھونٹا دعویٰ کرنے والوں کا اعتبار نہیں کہ ویسے تو شخص اپنے کو سبھی کہتا ہے کہ میں وہاں رہنے کے شرائط پورے کر سکتا ہوں۔ دعویٰ بہت سلسلہ ہے۔

بہت مشکل ہے بچتا بادہ جگل گوں سے خلوٹ میں بہت آسان ہے یاروں میں معاذ اللہ کہہ دینا ملا علی قاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ حضرت امام عظیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے زمانہ کے لوگوں کے حالات کے لحاظ سے کراچیٰ اور ناپسندیدگی کا اظہار فرمایا، اگر وہ ان حالات کو دیکھتے جن کو ہم اپنے زمانہ میں دیکھ رہے ہیں تو وہ وہاں کے قیام کے حرام ہونے کا فتویٰ دیتے۔ یہ ملا علی قاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ مشاہیر علماء میں ہیں، ۱۹۴۷ء میں وفات پائی ہے، جب یہ اپنے زمانہ کا یہ حال فرمار ہے ہیں تو آج چودھویں صدی کے آخر کا جحوال ہو گا، وہ اظہر ہے افسوس ہے۔

امام غزالی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ جن محتاط علماء نے مکہ کے قیام کو مکروہ بتایا ہے، اس کی تین وجہیں: اول یہ کہ ایسا نہ ہو کہ وہاں کے قیام سے وہ ذوق و شوق اور تریپ بے قراری جو کعبہ شریف کے ساتھ ہوتا چاہیے وہ کم ہو جائے۔ دوسرے یہ کہ اس سے روانگی کے وقت جو فرماق کی تریپ اور دوبارہ الوٹنے کا جذبہ پیدا ہو گا وہ وہاں رہنے میں حاصل نہیں ہوتا، اسی لیے بزرگوں کا ارشاد ہے کہ تو کسی دوسرے شہر میں رہے اور تیرا دل مکہ مکرمہ میں انکار ہے، یہ بہتر ہے اس سے کہ تو مکہ میں رہے اور تیرے دل میں کسی دوسری چگدگی کا داعیہ پیش آئے اور بعض بزرگوں سے نقل کیا گیا کہ بہت سے لوگ خراسان میں رہنے

**حل لغات:** ① حضرت امام ابو یوسف رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور امام محمد رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔ ② پسندیدہ۔ ③ احتیاط کرنے والے۔ ④ کہیں ایسا نہ ہو۔ ⑤ بھاری پین، بوجھ۔ ⑥ رنج، غم۔ ⑦ واقع ہو جائے۔ ⑧ بچنے والے۔ ⑨ کم۔ ⑩ تقویٰ طہارت۔ ⑪ گاب کی طرح لال رنگ کی شراب۔ ⑫ تمہائی۔ ⑬ ناپسند۔ ⑭ سورج سے زیادہ روشن۔ ⑮ جدا۔

واملے کم سے تعلق کے اعتبار سے بعض ان لوگوں سے قریب ہیں جو طواف کر رہے ہوں، بلکہ بعض لوگ تو ایسے ہوتے ہیں کہ خود کعبہ ان کی زیارت کو جاتا ہے۔ تیسری وجہ یہ ہے کہ مبادا وہاں رہ کر کوئی گناہ صادر ہو جائے کہ یہ سخت حظر ناک ہے اور اللہ جل شانہ کے غصہ کا موجب ہے فقط۔ ویسے تو مکہ مکرمہ سارا ہی بابرکت ہے، اس کی ہر جگہ، ہر در و دیوار، ہر پتھر اور ریت کا ذرہ بابرکت ہے؛ لیکن چند مقامات اور بھی زیادہ خصوصیت رکھتے ہیں، جن میں سے بعض اس فصل میں لذت رکھے ہیں، مستقل احادیث ان کے فضائل میں لکھی جا چکی ہیں۔ ان کے علاوہ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کا دو ولادت کہہ جہاں حضرت فاطمۃ الزہرا رضی اللہ عنہا پیدا ہوئیں اور حضرت ابراہیم رضی اللہ عنہ کے علاوہ سب اولاد میں پیدا ہوئی، بھرت تک حضور اقدس ﷺ کا قیام اسی مکان میں رہا، علماء نے لکھا ہے کہ مسجد حرام کے بعد مکہ کے تمام مکانات میں یہ مکان افضل ہے۔ ووسرے حضور اقدس ﷺ کی پیدائش کی جگہ جو مولود نبی ﷺ کے نام سے مشہور ہے۔ تیسرے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا مکان جو زمانی صفائح (زرگروں کی گلی) میں ہے، اس کو دارالبھرت بھی کہتے ہیں، اس لیے کہ بھرت کی ابتداء مکان سے ہوئی، بھرت قبل حضور ﷺ روزانہ یہاں تشریف لایا کرتے تھے، وہاں دو پتھر تھے: ایک کا نام مکلم ہے، اس نے حضور اقدس ﷺ کو سلام کیا تھا، دوسرا مٹک جس پر حضور ﷺ نیک لگا کر بیٹھے تھے۔ مولود علی رضی اللہ عنہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی پیدائش کی جگہ۔ دارالقم جو دار الخیر زان سے مشہور ہے، صفا پہاڑ کے قریب ہے۔ اس میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ اسلام لائے تھے اور چالیس کا عدد آپ کے ایمان لانے پر پورا ہوا تھا۔ اور قرآن پاک کی آیت ﴿إِنَّمَا الْأَئْمَانُ حَسْبُكُ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [سورة انفال: ۱۲] اس پر نازل ہوئی تھی، اسی میں حضور اقدس ﷺ ابتداء اسلام میں مخفی رہا کرتے تھے۔ جبل ثور کا غار، جس میں بھرت کے وقت حضور اقدس ﷺ اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ پوشیدہ ہوئے تھے۔ قرآن پاک میں ﴿لَاقَيْتَ النَّبِيًّا إِذَا هُنَا فِي الْغَلَوِ﴾ میں اسی غار کا ذکر ہے۔ جبل حرا کا غار جس میں حضور اقدس ﷺ نبوت سے پہلے کئی کئی دن تک عبادت کیا کرتے اور سنبھالی اختیار فرمایا کرتے تھے اور اسی میں سب سے پہلے آپ پر اقران نازل ہوئی۔ مسجد الرأیہ مکہ میں محلیٰ کی طرف ہے، حضور ﷺ نے اس میں نماز پڑھی ہے۔ مسجد ابن جن جس جگہ جنات کا اجتماع ہوا اور حضور ﷺ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے ساتھ اس جگہ تشریف لے گئے اور حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کو ایک جگہ بٹھا کر خود آگے

**حل لغات:** ① مکان، گھر۔ ② بات کرنے والا۔ ③ تکمیل کرنے والا۔ ④ پوشیدہ، چھپا ہوا۔ ⑤ پہاڑ۔

یجھے! حضرت شیخ الحدیث، مولانا زکریا صاحب (۱۹۰۲ء) نے یہ بات امام غزالی (۵۰۵ھ) سے نقل کی ہے۔ جس کو معراج ربانی غیر مقلد نے جان بوجھ کر چھپایا، تاکہ عوام کو لگے کہ یہ بات شیخ الحدیث نے اپنے طرف سے لکھی ہے۔

اور امام غزالی (۵۰۵ھ) نے اپنے مشہور کتاب ”احیاء علوم الدین“ میں یہ بات کہی ہے۔ چنانچہ ان کے الفاظ یہ ہیں:

**فضیلۃ المقام بمکہ حر سہا اللہ تعالیٰ و کراہیتہ:**

**کرہ الخائفون المحتاطون من العلماء المقام بمکہ لمعان ثلاثة:**

الأول خوف التبرم والأنس بالبيت فإن ذلك ربما يؤثر في تسكين حرقه القلب في الاحترام وهو كذلك أكان عمر رضي الله عنه يضرب الحجاج إذا حجوا يقول يا أهل اليمن يمنكم ويأهل الشام شامكم ويأهل العراق عراقكم ولذلك هم عمر رضي الله عنه بمنع الناس من كثرة الطواف وقال خشيت أن يأنس الناس بهذا البيت.

الثاني تهيج الشوق بالمقارقة لتبعد داعية العودة فإن الله تعالى جعل البيت مثابة للناس وأمناً أي يشوبون ويعودون إليه مرة بعد أخرى ولا يقضون منه وطراً.

وقال بعضهم تكون في بلد و قلبك مشتاق إلى مكة متعلق بهذا البيت خير لك من أن تكون فيه وأنت متبرم بالمقام و قلبك في بلد آخر.

**وقال بعض السلف كم من رجل بخراسان هو أقرب إلى هذا البيت ممن يطوف به**  
**ويقال إن الله تعالى عباد أتطوف بهم الكعبة تقرباً إلى الله عز وجل**

الثالث الخوف من ركوب الخطايا والذنوب بها فإن ذلك مخطر وبالحربي أن يورث مقت الله عز وجل لشرف الموضع۔ (احیاء علوم الدین: ۱/ ۲۲۳)

اسکین:

# الْحَيَاةُ الْكَوَافِرُ

تصنيف

لِإِمَامِ رَبِّيِّ حَامِدِ مُحَمَّدِ بْنِ مُحَمَّدِ الْغَزَالِيِّ  
الْمُتَوَقِّفِ فِي هَذِهِ

وَبِذِيَّهِ كِتَابٌ  
الْمَغْنِيُّ عَنْ جَمِيلِ الْأَسْفَارِ  
فِي تَحْكِيمِ مَاقِ الْإِجَاءِ مِنَ الْأَخْبَارِ  
لِلْعَلَّامَةِ زَيْنِ الدِّينِ أَبِي الْفَضَّلِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ الْمَعْرَفيِّ  
الْمُتَوَقِّفِ فِي هَذِهِ

وَعَمَّا لَذَفَعَنَّا بِالْكِتَابِ فِي آخِرِ ثَلَاثَةِ كُتُبِ  
الْأُولَى : تَمْرِيقُ الْأَجْيَاءِ بِمَصَانِيلِ الْأَجْيَاءِ، لِلْعَلَّامَةِ تَهْبِيَ الْفَارِسِ شَفَعِيِّ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ  
الْإِشْتَاجِيِّ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْمَيْدَرِ وَسِيَّدِ الْأَعْوَادِ  
الثَّانِي : الْإِمْلَاهُ مِنْ إِسْكَالَاتِ الْأَجْيَاءِ لِإِمامِ الْغَزَالِيِّ، ذَوِ الْأَعْثَارِ  
أَوْدَهَا بَعْضُ الْمَاصِرِيِّ لَهُ عَلَيْهِ مَاضٍ مِنَ الْإِحْسَاءِ.  
الثَّالِثُ : عَوَافِ الْمَعَارِفِ : الْمَارِفُ بِالْمَدِّتَائِيِّ الْبَارِمِ الشَّهُورِ دُعِيَ

## الْجَزْءُ الْأَوَّلُ

دَارُ الْمَعْرِفَةِ

بِمِرْوَتِ - لَبَنَانَ  
١٤٠٢ - ١٩٨٢ م

إله تعالى ، إذا أردت أن تُخرب الدنيا بدأ بيتي بخربي ثم تُخرب الدنيا على أثره<sup>(١)</sup> .

### فضيلة المقام بمكة حرسها الله تعالى وكراهيته

كره الحافظون المحتاطون من العلماء المقام بمكان ملاة (الأول) خوف التبرم والآذى بالبيت ؛ فإن ذلك ربما يؤثر في تسكين حرقة القلب في الاحترام ، وهكذا كان عمر رضي الله عنه يضرب الحاجاج إذا حجروا ويقول : بأهل الدين ينتكم وبأهل الشام شامكم وبأهل العراق عراكم . ولذلك هم عمر رضي الله عنه بنع الناس من كثرة الطواف ، وقال : خشيت أن يأنس الناس هذا البيت (الثانى) تهيج الشوق بالمقارنة لتبنيت داعية العودة فلنـ الله تعالى جعل البيت مثابة الناس وأمناً أي يثربون ويعدون إليه مرة بعد أخرى ولا يقضون منها طرا . وقال بعضهم تكون في بلد وقلبك مشتاق إلى مكة متعلق بهذا البيت خير لك من أن تكون فيه وأنت متبرم بالمقام وقلبك في بلد آخر . وقال بعض السلف : كم من رجل بحراسان وهو أقرب إلى هذا البيت من يطوف به ؟ ويقال : إن الله تعالى عاداً تطوف بهم الكعبة تقرباً إلى الله عروج (الثالث) الخوف من ركوب الخطايا والذنوب بها ، فإن ذلك خطير وبالحرى أن يورث مقت الله عن وجل لشرف الموضع . وروى عن وهيب بن الورد المكي قال : كثت ذات

ليلة في الحجر أصل فسمعت كلاماً بين الكعبة والأستار يقول إلى الله أشكرون إليك يا جرائيل ما ألقى من الطائفين حولي من تفكيرهم في الحديث ولغتهم وطفهم لئن لم ينتهوا عن ذلك لا تفتقن انتفاضة يرجع كل حجر من الجبل الذي قطع منه . وقال ابن مسعود رضي الله عنه : مامن بلدي وآخذ فيه العبد بالنية قبل العمل إلا مكة وتلا قوله تعالى ( ومن يرد فيه بالحاد بطل نذقه من عذاب أليم ) أي أنه على مجرد الإرادة . ويقال : إن السباتات تصافح بها كما تصافح الحسنات . وكان ابن عباس رضي الله عنه يقول : الاحتكار بهم من الإلحاد في الحرم، وقيل : الكذب أيضاً وقال ابن عباس : لأن أذنباً سبعين ذنبها بريبة أحب إلى من أن أذنباً ذنبها واحداً بهم . وركرة منزل بين مكة والطائف . والخوف ذلك أتى بعض المقيمين إلى أن لم يمض حاجته في الحرم بل كان يخرج إلى الحل عند قضاء الحاجة . وبعضهم أقام شهراً وما وضع جنبه على الأرض . وللمنع من الإقامة كره بعض العلماء أجور دور مكة . ولا نظن أن كراهة المقام ينافي فضل البقعة لأن هذه كراهة علتها ضعف الخلق وقصورهم عن القيام بحق الموضع فعلى قولنا إن ترك المقام بأفضل أى بالإضافة إلى مقام مع التقسيم والتبرم ، أما أن يكون أفضل من المقام مع الوفاء بحقه فهو ثابت ! وكيف لا ولما عاد رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى مكة استقبل الكعبة وقال ، إنك خير أرض الله عروج وأحب بلاد الله تعالى إلى ولو لا أني أخرجت منك لما خرجت<sup>(٢)</sup> ، وكيف لا والنظر إلى البيت عبادة والحسنات فيها مضاهاة كما ذكرناه .

### فضيلة المدينة الشريفة على سائر البلاد

ما بعد مكة بقعة أفضل من مدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم فالاعمال فيها أيضاً مضاهاة قال صلى الله عليه وسلم صلاة في مسجدى هذا خير من ألف صلاة فيها سواه إلا المسجد الحرام<sup>(٣)</sup> ، وكذلك كل عمل بالمدينة بألف

(١) حديث « قال الله إذا أردت أن تُخرب الدنيا بدأ بيتي بخربي ثم تُخرب الدنيا على أثره » ليس له أصل

(٢) حديث « إنك لغير أرض أمة وأحب بلاد الله إلى الله ولو لا أني أخرجت منك ما خرجت » أخرجه الترمذى وصححه النسائي في السكري وابن ماجه وابن سبان من حديث عبد الله بن عدى بن الحارث (٢) حديث « صلاة في مسجدى هذا خير

من ألف صلاة فيها سواه إلا المسجد الحرام » متفق عليه من حديث أبي هريرة ورواه مسلم من حديث ابن عمر

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ شیخ زکریا (ام ۲۰۲۳) نے اپنے تناقل میں غیر مقلدین کا کیا اصول ہے، وہ بھی ملاحظہ فرمائے:

(الف) غیر مقلدین کے محدث العصر حافظ گوندوی صاحب لکھتے ہیں

”پھر اس میں امام ذہبی کا کیا قصور ہے، وہ تو ناقلوں سے نقل کر رہے ہیں۔“ (دوام حدیث، از حافظ گوندوی صاحب، تحقیق و تعلیق حافظ شاہد صاحب: جلد ۲: صفحہ ۱۸۶)

تو پھر مولانا زکریا بھی تو ناقلوں ہیں، تو پھر ان پر کفر شرک، بدعت، اور توہین کعبہ کا فتویٰ کیوں، اب یا تو غیر مقلدین کا اصول جھوٹا ہے یا فضائل اعمال اور مولانا زکریا کے بعض میں آپ نے اپنے اصول کو ہی توڑا ہے۔

(ب) اہل حدیث حضرات کے شیخ الاسلام ابوالقاسم سیف بن ابریسی صاحب، نے ناقلوں کے سلسلہ میں ضابطہ کیا ذکر کیا ہے کہ:

”نواب (صدیق حسن خان) صاحب مదوح صرف ناقلوں ہیں، اور نقل شیئی اس امر کو مستلزم نہیں کہ ناقلوں کا بھی وہی مذہب ہو۔“ (دفاع بخاری تالیف شیخ الاسلام ابوالقاسم سیف بن ابریسی صاحب، تقدیم فضیلۃ الشیخ ارشاد الحجت اثری صاحب، تحقیق و تعلیق حافظ شاہد محمود صاحب، صفحہ ۲۷۹)

دوسری جگہ لکھتے ہیں:

”یہ امر بدیہی ہے کہ ناقلوں کو مستلزم نہیں کہ ناقلوں کے نزدیک وہ بات صحیح ہو۔“ (دفاع بخاری: صفحہ ۱۰۱)

مولانا زکریا صاحب ”بھی تو ناقلوں ہیں، پھر غیر مقلدین حضرات ان پر کیسے اعتراض کر رہے ہو،

کیا اہل حدیث حضرات کا اپنے لئے الگ اصول ہے اور دوسروں لئے الگ ہے۔

## دیگر انہم نے بھی اس واقعہ کو نقل کیا ہے:

اسی طرح ایک اور کتاب میں امام غزالی (م ۵۰۵ھ) کہتے ہیں کہ

وقال بعضهم: تکون فی بلد و قلبك مشتاقاً إلی مکة متعلق بهذا الْبَيْتِ خير لك  
من أن تكون فيه وأنت متبرم بالمقام و قلبك في بلد آخر.

وقال بعض السلف: كم من رجل بخراسان وهو أقرب إلى هذا الْبَيْتِ ممن يطوف  
بـ۔

ويقال: إن الله تعالى عباد اتطوف بهم الكعبة تقرباً إلى الله عز وجل۔

”ایک بزرگ کہتے ہیں: تم کسی دور دراز کے شہر میں ہو اور تمہارا دل مکہ کا مشتاق ہو، اس گھر (خانہ کعبہ) سے جڑا ہوا ہو، یہ تمہارے لئے زیادہ بہتر ہے اس بات سے کہ تم مکہ میں ہو، اور مقام (ابراهیم) سے چمٹے ہوئے ہو، اور تمہارا دل دوسرے شہر میں ہو۔

بعض سلف کہتے ہیں: بہت سے لوگ خراسان میں ہوتے ہیں حالانکہ وہ طواف کرنے والوں کے مقابلہ میں بیت اللہ سے زیادہ قریب ہوتے ہیں۔

اور کہا جاتا ہے کہ: بے شک اللہ تعالیٰ کے ایسے بندے (بھی) ہیں، جن کا طواف خود کعبہ کرتا ہے، اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کیلئے۔ (أسرار الحج: ص ۳۷)

(۲) ابو طالبؑ کی (م ۸۲ھ) لکھتے ہیں:

إِنَّ اللَّهَ عَبَادُهُ اتَّطَوَّفُ هُمُ الْكَعْبَةُ تَقْرَبَاً إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَحَدَّثَنِي شِيخُ لِنَاعِنَ أَبِي عَلَى الْكَرْمَانِيُّ شِيخُنَا بِمَكَةَ وَكَانَ مِنَ الْأَبْدَالِ إِلَّا أَنِي سَمِعْتُ هَذِهِ الْحَكَايَةَ مِنْهُ، قَالَ: سَمِعْتَهُ يَقُولُ: رَأَيْتَ الْكَعْبَةَ ذَاتَ لَيْلَةٍ تَطَوَّفُ بِشَخْصٍ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ۔

”اللہ کے کچھ بندے ایسے بھی ہوتے ہیں، جن کا طواف تقرب خداوندی حاصل کرنے کیلئے کعبۃ اللہ کرتا ہے، اور ہمارے ایک شیخ نے ہمارے شیخ ابو علی کرمانیؒ سے نقل کیا، جو مکہ میں ہمارے شیخ تھے، اور وہ ابدال میں سے تھے، البتہ یہ حکایت میں نے ان (ابو علی کرمانیؒ) سے خود نہیں سنی، وہ (ہمارے ایک شیخ) کہتے ہیں کہ میں نے ان (ابو علی کرمانیؒ) کو کہتے ہوئے سنائے: میں نے ایک رات کعبہ کو مومنین میں سے ایک شخص کا طواف کرتے دیکھا۔“ (مُؤْتَ القُلُوبُ: جلد ۲: صفحہ ۲۰۳)

(۳) ثقہ،<sup>۱</sup> امام یافعیؓ (۴۱۰ھ) اپنی کتاب روض الریاحین میں لکھتے ہیں:

وقد سمعنا معاً محققَا أَن جماعةً مِنْهُمْ شوهدتَ طَوَافَ بِهِمْ طَوَافًا  
مَحْقَاقاً وَأَيْتَ بَعْضَهُمَا شاهدَ ذَلِكَ مِنَ الثقاتِ الْأَثْقَاءِ بَلْ مِنَ السَّادَاتِ الْعُلَمَاءِ۔

”ہم نے محقق و معتر طور سے سنا ہے کہ بہت سے لوگوں نے پچشم خود دیکھا کہ خود کعبہ شریف اولیاء کی ایک جماعت کا محقق طور پر طواف کر رہا ہے، اور جن ثقہ و متقدی لوگوں بلکہ بڑے علماء نے یہ عجیب واقعہ دیکھا، ان میں سے بعض کو میں نے دیکھا ہے۔“ (روض الریاحین: ص ۲۸، ت: محمد عزت المکتبۃ التوفیقیۃ، اردو ترجمہ نزہۃ البساۃ: صفحہ ۳۸)

(۴) امام سیوطیؓ (۵۱۹ھ) لکھتے ہیں:

فَإِنْ قِيلَ: إِلَى إِشْكَالٍ باقٍ فِي تَعْدِيدِ الصُّورِ مِنْ شَخْصٍ وَاحِدٍ، فَالجَوابُ: أَنَّ ذَلِكَ قَدْ  
وَقَعَ وَشُوهدَ، وَلَا يُمْكِنُ جَحْدُهُ، وَإِنْ تُحِيرَ فِيْهِ الْعُقْلُ، مِنْ ذَلِكَ مَا اشْتَهِرَ عَنْ كَثِيرٍ مِنَ الْفَقَهَاءِ

<sup>۱</sup> قاضی شوکانیؒ نے ان کو ثقہ قرار دیا ہے۔ (الفتح الربانی: ۲/۱۰۷۱) ، غیر مقلد عالم نواب صدیق حسن خان صاحب اپنی کتاب، کتاب التوعیزات میں لکھتے ہیں: ”ہمارے شیخ امام یافعیؓ کہتے ہیں: یہ فائدہ مجرب اور عظیم البرکت ہے۔“ (کتاب التوعیزات، باب برائے قضائے حوانیج: صفحہ ۱۵۷)

**وَغَيْرُهُمْ: أَنَّ الْكَعْبَةَ الْمُعَظَّمَةَ شُوهدَتْ طَوْفَ بِجَمَاعَةٍ مِّنَ الْأُولَاءِ فِي أَوْقَاتٍ غَيْرَ مَكَانَهَا، وَمَعْلُومٌ أَنَّهَا فِي مَكَانَهَا، لَمْ تَفَارَقْهُ فِي تِلْكَ الْأَوْقَاتِ**

”اگر کہا جائے کہ ایک ہی ذات کا متعدد صور توں میں ہونے پر اشکال ہے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ ایسا واقع ہو چکا ہے، بلکہ اس کا مشاہدہ بھی کیا جا چکا ہے، جس کا انکار ممکن نہیں، اگرچہ عقل اس میں حیرت زدہ ہو جائے، اسی قبیل سے وہ بات بھی ہے جو بہت سے فقہاء کے نزدیک مشہور ہے کہ کعبۃ اللہ معظمه، مختلف اوقات میں اپنی جگہ سے ہٹ کر اولیاء اللہ کا طواف کرتے ہوئے دیکھا گیا ہے، اور یہ بعد معلوم ہے کہ کعبہ اپنی جگہ میں ہوتا ہے، اس سے ہٹتا اور جدا نہیں ہوتا۔“

ایسے ہی اگلے صفحہ پر لکھتے ہیں:

**وَقَدْ حَكِيَ جَمَاعَةً أَنَّ الْكَعْبَةَ رَئِيسَ طَوْفِ بَعْضِ الْأُولَاءِ - هَذَا كَلَامُ الشَّيْخِ خَلِيلِ وَنَاهِيَكُ بِهِ إِمامَةً وَجَلَالَةً**

”ایک جماعت نے بیان کیا ہے کہ کعبہ کو بعض اولیاء کا طواف کرتے دیکھا گیا ہے، یہ امام خلیل کا کلام ہے اور ان کی امامت و جلالت مسلم ہے۔“ (الحاوی لفتاویٰ لسیوطی: ج ۱: ص ۲۵۷-۲۵۸)

(۵) فقیہ زین الدین کرمانی (م ۸۸۳ھ) لکھتے ہیں:

**وَيَقَالُ أَيْضًا: إِنَّ اللَّهَ عَبَادَاتِ طَوْفَ بِهِمُ الْكَعْبَةَ تَقْرَبَا إِلَى اللَّهِ تَعَالَى، كَذَا النَّقْلُ عَنْ بَعْضِ السَّلْفِ۔**

”اللہ کے کچھ بندے ایسے بھی ہوتے ہیں، جن کا طواف تقریب خداوندی حاصل کرنے کیلئے بیت اللہ کرتا ہے، جیسا کہ بعض سلف سے نقل کیا گیا ہے۔“ (مسالک فی المناسک لکرمانی: ص ۱۰۳۹)

(۶) امام مناوی (م ۴۰۳ھ) لکھتے ہیں:

**قال في ”روض الرياحين“: وقد سمعنا سماحة محقق أأن جماعة منهم شوهدت الكعبة تطوف بهم طوافاً محققاً ورأيت بعض أبناءها شاهد ذلك من الثقات الأتقياء بل من السادات العلماء.**

”امام يانعیٰ (م ۶۸ھ) نے روض الرياحین میں کہا ہے کہ: ہم نے یقین کے ساتھ سنا کہ ایک جماعت کو دیکھا گیا کہ یقیناً کعبہ ان کے گرد طواف کر رہا تھا، اور میں نے بڑے علماء میں سے، کئی متقدی اور ثقہ لوگوں کو دیکھا ہے، جنہوں نے اس منظر کا مشاہدہ کیا ہے۔“ (الکواكب الدریۃ، للمناوی تحقیق محمد ادیب الجادر: جلد اول: صفحہ ۱۸)

(۷) در مختار میں ہے کہ

**سئل عما يحكى أن الكعبة كانت تزور واحداً من الأولياء هل يجوز القول به؟  
فقال: خرق العادة على سبيل الكرامة لأهل الولاية جائز عند أهل السنة.**

”علامہ نسفاًؒ سے پوچھا گیا کہ: کعبہ کسی ولی کا طواف کر رہا تھا، کیا ایسا کہنا جائز ہے؟ تو آپ نے کہا: اہل سنت کے یہاں خرق عادت کا بطور کرامت کے، کسی ولی کیلئے واقع ہونا ممکن ہے۔“ (الدر المختار مع رد المحتار: جلد ۳: صفحہ ۵۵۱)

خلاصہ یہ کہ شیخ الحدیثؒ سے پہلے بھی کئی کائنات نے بھی اس واقعہ کو نقل کیا ہے۔ لہذا مراعاج ربانی صاحب اور اہل حدیث حضرات نے جو فتویٰ دیئے وہ سب ان اکابر پر بھی لاگو ہو جاتے ہیں۔

**موصوف کے ۳، اعتراضات کے جوابات:**

**اعتراض نمبر ۱، کا جواب:**

بقول ربانی صاحب کے کہ اگر یہ واقعہ جھوٹا ہے اور اتنا جھوٹ بول کر بھی کوئی ولی اللہ نہیں ہو سکتا، تو سوال یہ ہے کہ جیسا کہ ثابت کیا گیا کہ شیخ الحدیثؒ (م ۲۰۲ھ) سے پہلے بھی کئی کائنات نے اس واقعہ کو نقل کیا ہے۔ لہذا مراعاج

ربانی صاحب اور اہل حدیث حضرات واضح کریں کہ جن جن ائمہ نے یہ واقعہ نقل کیا ہے، کیا وہ ائمہ بھی جھوٹے، کذاب اور اللہ کے ولی نہیں ہیں؟؟؟

### اعتراض نمبر ۲، کاجواب:

رہام عراج ربانی صاحب کا اعتراض کہ ”اگر کعبہ ان کی زیارت کیلئے خر اس ان جائے، توران جائے، ہندوستان جائے، پاکستان جائے، تو پھر جوبے چارے حج کرنے آرہے ہیں، عمرہ کر رہے ہیں، وہ کہاں طواف کریں گے“

تو عرض ہے کہ یہاں کعبہ سے مراد حقیقی کعبہ نہیں ہے، بلکہ اس کی خاص تجلی مراد ہے۔ چنانچہ حکیم الامت، مولانا اشرف علی تھانوی (۱۳۶۲ھ) فرماتے ہیں کہ

بعض بزرگوں کی نسبت یہ مشہور ہے کہ وہ مکہ معظیمہ پہنچے تو جا کر دیکھا کہ کعبہ موجود نہیں ہے، سخت حیرت ہوئی اور باری تعالیٰ سے دعا کی مجھے معلوم ہو جائے کہ اس وقت کعبہ کہاں ہے؟ چنانچہ ارشاد ہوا کہ ہم منکشف کیے دیتے ہیں، دیکھا تو معلوم ہوا کہ ایک بزرگ آرہے ہیں، کعبہ اس کے استقبال کو گیا ہوا تھا۔ اور یہ حکایت تین فرقوں کو مضر ہوئی۔

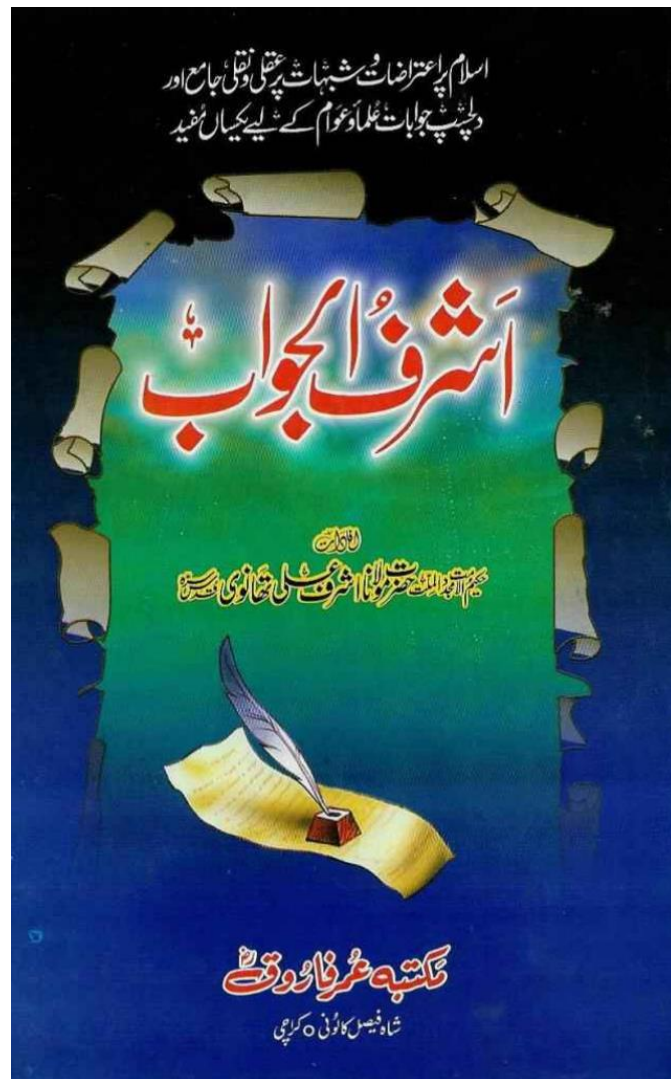
ایک تو ان کو جنہیں دین سے کچھ بھی تعلق اور واسطہ نہیں، ایسے لوگوں نے تو اس کی تکذیب کی اور کہنے والوں پر ہنسنا اور وہم پرست کہنا شروع کیا۔

دوسرے ان دینداروں کو جو کہ محقق ظاہر پرست ہیں، ایسے لوگوں نے ان کو صوفیہ کے ڈھکو سلے کہہ کر اڑا دیا، تیسرا نے ان لوگوں کو جو فلسفی دماغ کے ہیں اور تاریخ ان کا نصب لعین ہے، انہوں نے اس کو خلاف عقل بتالیا اور یہ اعتراض اس پر کیا کہ اگر ایسا ہوتا تو تاریخوں میں اس کا تذکرہ ضرور ہوتا، سو ہم نے کسی تاریخ میں نہیں دیکھا حالانکہ ان تینوں کی حالت یہ ہے: <sup>ح</sup>

چوں نہ دیدند حقیقت را افسانے زدند

تو سمجھو کہ ایک کعبہ کی صورت ہے اور ایک کعبہ کی روح ہے، روح کعبہ ایک خاص تخلیٰ ہے<sup>2</sup> کہ کعبہ ظاہری اس کا مظہر ہے، پس جن بزرگوں نے دیکھا کہ کعبہ اپنی جگہ نہیں ہے، اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ روح کعبہ زائرین کی متوجہ نہیں ہے، بلکہ ان بزرگوں کی طرف متوجہ ہے۔

غرض بعض بزرگ ایسے بھی ہوئے کہ جن کی طرف کعبہ نے خود توجہ کی، لیکن حج کیلئے ان کو بھی خود کعبہ ہی میں آنا پڑا۔ (اصلاح نفس: ۱۳: بحوالہ اشرف الجواب: صفحہ ۳۱۲)



<sup>2</sup> اہل تصوف کے کلام میں تاویل کرنا، ائمہ محدثین کے نزدیک واجب ہے، یہی وجہ ہے کہ حضرت تھانویؒ (م ۱۹۴۶ء) نے اس کی تاویل فرمائی ہے۔ اور غیر مقلدین کا بھی یہی کہنا ہے۔ تفصیل مجلہ دفاع اسلام: اشاعت نمبر ۲: ص ۳۷ پر موجود ہے۔

رضوان اللہ علیہم اجھیں نے بجائے قربانی کے نقد الماد کو کیوں نہ اختیار کیا؟  
دوسرے اگر یہ حکمت قربانی سے مقصود بالذات ہوتی تو اس کا متفقی یہ تھا کہ قربانی کے گوشت میں  
سے کسی حصہ کا تصدق ضرور واجب ہوتا، حالانکہ شریعت میں یہ بھی حکم نہیں، بلکہ اگر کوئی شخص سارا  
گوشت خود ہی کھائے اور غریر پوں کوچہ برابر بھی نہیں دے تو قربانی میں کچھ قصور نہیں آتا۔  
اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ امداد غرباء، قربانی سے مقصود بالذات نہیں، بلکہ مقصود کچھ اور  
ہے، مگر آپ نے دیکھ لیا کہ اس علم کے اسرار بیان کرنے کا تجھے کہاں تک پہنچا ہے کہ ہر شخص اپنی  
مفترع حکمتیں پر احکام بخشنے لگا۔ (مسئلہ الحجاج صفحہ: ۱۵)

## سوال اعتراض.....کعبہ کا بعض بزرگوں کے استقبال کے لیے

### جانے کی تحقیق اور اس پر شبہات کا جواب!

بعض بزرگوں کی نسبت یہ مژہور ہے کہ وہ مکہ مظہر پہنچتے تو جا کر دیکھا کہ کعبہ موجود نہیں ہے، بخت  
حیرت ہوئی اور باری تعالیٰ سے دعا کی، مجھے معلوم ہو جائے کہ اس وقت کعبہ کہاں ہے؟ چنانچہ ارشاد  
ہوا کہ ہم مکشوف کیے دیتے ہیں دیکھا تو معلوم ہوا کہ ایک بزرگ آرہے ہیں، کعبہ ان کے استقبال  
کو گلایا ہوا تھا۔

اور یہ حکایت تین فرقتوں کو مذہبی، ایک تو ان کو جنمیں دین سے کچھ بھی تعلق اور واسطہ نہیں،  
ایسے لوگوں نے تو اس کی مکمل یہب کی اور کہنے والوں پر ہستا اور ہم پرست کہنا شروع کیا، دوسرے  
ان دینداروں کو جو کوئی حضن ظاہر پرست ہیں، ایسے لوگوں نے ان کو صوفیہ کے حکومتے کہہ کر ادا دیا،  
تیسرا ان لوگوں کو جو فلسفی دماغ کے ہیں اور تاریخ ان کا نصب اعین ہے، انہوں نے اس کو  
خلاف عقل ہٹایا اور یہ اعتراض اس پر کیا کہ اگر اسیسا ہوتا تو تاریخوں میں اس کا ذکرہ ضرور ہوتا،  
ہم نے کسی تاریخ میں نہیں دیکھا حالانکہ ان تینوں کی حالت یہ ہے:

جوں نہ دیدند حقیقت رہ افسانے زوند

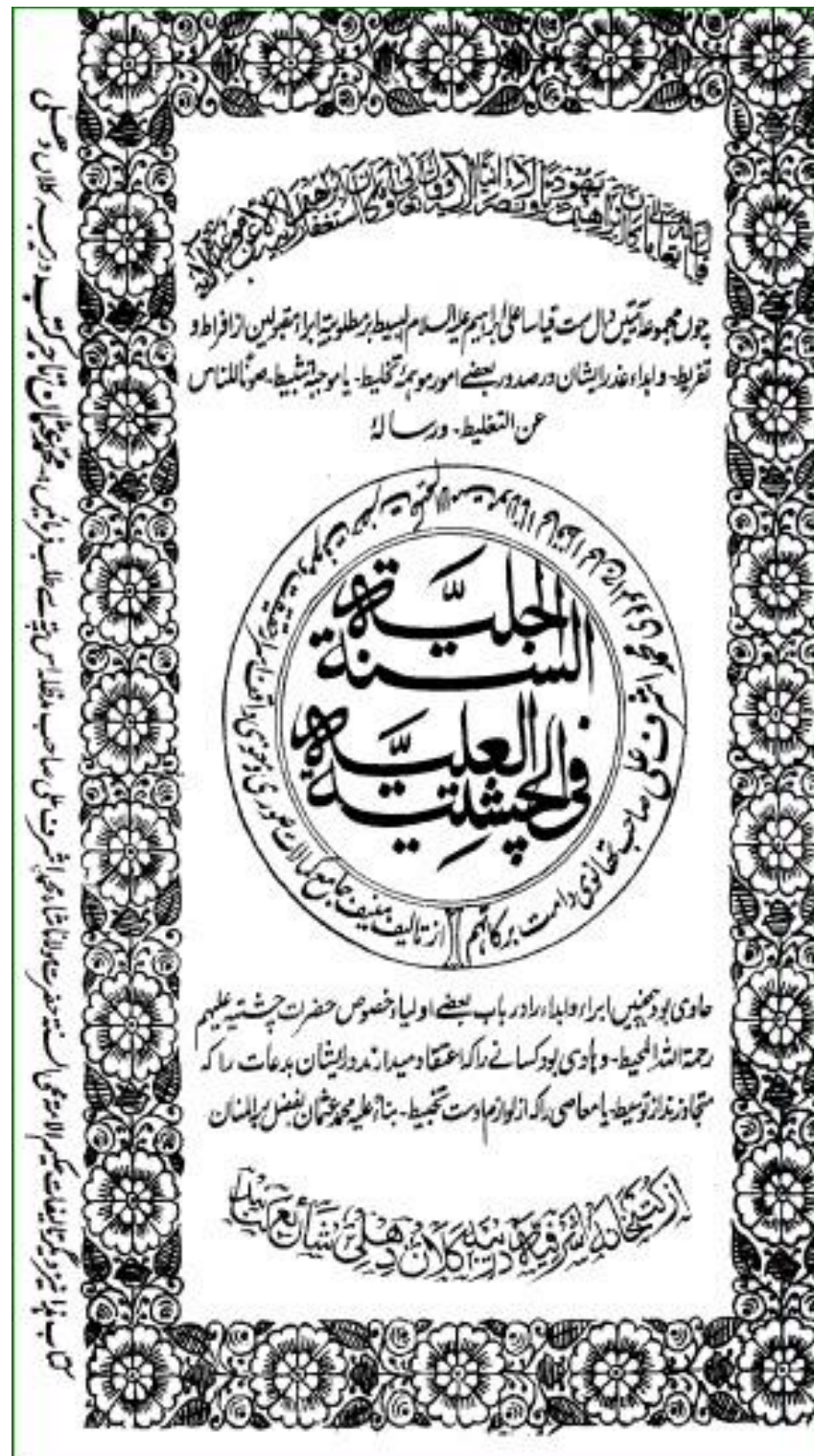
تو سمجھو کر ایک کعبہ کی صورت ہے اور ایک کعبہ کی روح ہے، روح کعبہ ایک خاص بھلی ہے کہ کعبہ  
ظاہری اس کا مظہر ہے، پس جن بزرگوں نے دیکھا کہ کعبہ اپنی جگہ نہیں ہے، اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ  
روح کعبہ اتریں کی طرف متوجہ نہیں ہے، بلکہ ان بزرگوں کی طرف متوجہ ہے۔  
غرض بعض بزرگ ایسے بھی ہوئے کہ جن کی طرف کعبہ نے خود توجہ کی، لیکن جو کے لیے ان کو  
بھی خود کعبہ تی میں آتا پڑا۔ (اصلاح انسان ص: ۲۶)

لہذا مراجع صاحب کا اس کو ظاہر پر محمول کرنا، باطل و مردود ہے۔ نیز اپنی ایک اور کتاب میں حضرت تھانویؒ

فرماتے ہیں کہ کعبہ سے مراد عمارت نہیں ہے بلکہ تجلیات خاص ہیں اور زیارت و طواف سے مراد اون تجلیات کا خصوصیہ

کے ساتھ کسی طرف متوجہ ہونا، سواس میں کیا اشکال ہے۔ (السنۃ الجلیۃ فی الجشتیۃ العلیۃ: حصہ سوم: ص: ۱۱۳)

اسکین:



کتاب نہ پڑھنے کی ریاست میں اس سلسلے کا ایک بڑا نام ہے۔ مگر وہ ایک بڑا نام ہے۔

چون مجھوں کیسے اس قیاس میں ایک عالم ایسی طور پر طلب ہے اسی تبریز از افراط و  
افریط۔ وہاں اغدری شان در صدر و بختے امور میں کلیتی۔ یا موچہ تشبیط۔ موہن لذان  
عن التغیط۔ در سال



حاوی احمد گھیر را برادر احمد را باب بختے اولیاء خصوص حضرت پرشیا علیم  
رحمۃ اللہ الحمیط۔ وہاںی لوگانے مارکا عقائد میدانندہ لیشان بدعات مارک  
مچاہرہ از تو سطہ یا معاصری۔ کہ از ایجاد است تجھیط۔ بناء طیب میخشان پھصل بلذان

از تکمیلہ تجھیط کے دست کان دست کان دست کان دست کان

## باب سوم

مخصوص و ہو جو فی نفسہ مذکور نہیں اس سے وہ اشکال تو جاتا رہا الجلتہ و سوال  
باقی ہیں ایک پر کہ اس اقتراں کی کیا دلیل اس کا جواب تو وہی ہے جو اپر  
کے اشکال کا مذکور ہوا ہے یعنی حسن ظن بالراوی و عدم فراغ للحقیقین و مرا  
سوال یہ ہے کہ عوام تو اس اقتراں عادی اور تاثیر میں فرق نہیں سمجھتے  
پس یہ حکم اون کے مضدہ کا سبب ہو جاوے گا۔ اسکی جواب یہ ہے کہ  
حسن ظن بالعوام کے سبب اس کا احتمال نہیں ہوا اسلئے مذکور ہیں۔

اشکال م۹) حضرت خواجہ عثمان بارومنی رح کا قول ہے کہ عیین طالیہ السلا  
چوتھے آسمان سے نزول فرماؤں گے اور حدیث سے معلوم ہوتا ہے  
کہ وہ دوسرے آسمان پر ہیں جواب یہ ہے کہ یہ بنا بر شہرت و حسن ظن  
بالرواۃ کے فرمادیا اور شہرت یا تو یہ بنیاد ہے یا اوس کی یہ توجیہ ہے  
کہ آسمان سے مراد خلک یعنی مطلق کرد ہے ہم سے اوپر کرہ ہوا کا ہے اسکو  
اور کرہ آگ کا تو اس طرح دوسرے آسمان چوتھا کرہ ہے قالہ بجز العلوم۔

اشکال عدالت اچوتی مجلس میں حضرت خواجہ عثمان بارومنی رح کا ملمفوظ ہے  
کہ جب حضرت ابراہیم بن ادہم خانہ کعبہ تک پہنچے تو اس مقام پر خانہ کعبہ  
ٹپایا اور آواز آئی کہ خانہ کعبہ ایک شعیفہ کی زیارت کو گیا ہے اور اون کے گرد  
طواف کر رہا ہے اور یہ ضعیفہ رابعہ بصیر یہ نہیں احمد سو اگر ایسا ہوتا تو تم  
تاریخوں میں متواتر ہو جاتا کیا ایسا خلاف واقع قصہ منتقل کرنا خلاف شریعت  
نہیں ہے حل اشکال کعبہ سے مراد عمارت نہیں ہے بلکہ تجدیفات ناس  
ہیں اور زیارت و طواف سے مراد اون تجدیفات کا خصوصیت کے ساتھ  
کسی طرف متوجہ ہونا سو اس میں کیا اشکال ہے۔

اشکال م۱۰) اچوتی مجلس میں حضرت خواجہ عثمانؒ کا ملمفوظ ہے کہ چو حکم سید عالم صلی اللہ  
علیہ وسلم ملک حق ہو گئے تو حق خود ملک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہو گیا اور کیا اللہ تعالیٰ  
کیکی ملک ہو سکتے ہیں۔ حل اشکال ملک مجاز ہو خصوصیت سے مشاہکہ اعظم ملک تو یہ کیا

اور اپنے آخری تصنیف میں بھی حضرت تھانویؒ (م ۱۲۳۰ھ) نے اس مسئلہ کا تفصیلی جواب دیا ہے۔ چنانچہ ابوالوارد  
النوار میں ہے کہ

### سوال:

باب استقبال قبلہ شامی، بحر الرائق و طحطاوی بر امر اقی الفلاح و باب ثبوت النسب در مختار و شامی وغیرہ معتبرات  
فقہیہ سے جو جواز آنے بیت اللہ شریف کا واسطے زیارت اولیاء اللہ کے بلکہ طواف اولیاء کرنے کے مجملہ کرامات ہونا لکھا  
ہے اور روض الریاحین امام یافعی وغیرہ و قوع اس کا اور دیکھنا ثقات ائمہ و علماء کا اس کرامات کو منقول ہے اس کو غیر مقلدین  
لغو و غلط امر کہتے ہیں، ان کا قول و خیال یہ ہے کہ کعبہ ایسا معظوم کہ رسول اللہ ﷺ نے جو اشرف المخلوقات تھے اس کی  
تعظیم

طواف سے کی وہ دوسرے اپنے سے کم درجہ کی زیارت و طواف کے لئے جائے یہ قلب موضوع و ناممکن امر ہے  
ہاں اگر قرآن و حدیث سے یہ امر مدل کیا جاوے تو قابل تسلیم ہو سکتا ہے، لہذا علماء احناف کے جانب میں گذارش ہے کہ  
عقیدے کو نصوص قرآن و احادیث سے یا باستنباط از آیات و احادیث مدل و ثابت فرمائ کر کتب فقه حنفیہ و روض الریاحین  
وغیرہ تاییفات ائمہ سلف کو دھبہ غیر معتمد ہونے سے بچائیں اور جہاں تک جلد ممکن ہو جواب سے سرفراز فرمادیں اس  
امر کی نسبت سخت نزاع در پیش ہے۔

### الجواب:

حدیث نمبر (۱) :

عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه نظر يوماً إلى الكعبة فقال ما أعظمك وما أعظم حرمتك  
والمؤمن أعظم حرمة عند الله تعالى منك، أخر جه الترمذى وحسنه (ص ٢٢، ج ٢٢ مطبوعه  
مجتبائى) <sup>٣</sup>

وراه ابن ماجه مرفوعاً عن ابن عمر ولفظه قال رأيت رسول الله ﷺ يطوف بالكعبة ويقول ما أطييك وأطيب ريحك وأعظم حرمتك والذى نفس محمد بيده لحرمة المؤمن من أعظم عند الله حرمة منك الخ ص ٢٩٠ اصح المطابع.<sup>4</sup>

<sup>٣</sup> ونظر ابن عمر يوماً إلى البيت أو إلى الكعبة فقال ما أعظمك وأعظم حرمتك والمؤمن أعظم حرمة عند الله منك قال أبو عيسى هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث الحسين بن واقدوروي إسحاق بن إبراهيم السمرقندى عن حسين بن واقدنحوه روى عن أبي برزة الأسلمي عن النبي صلى الله عليه وسلم نحو هذا. صحيح وضعيف سنن الترمذى: حديث (٢٠٣٢)

تحقيق الألباني: حسن صحيح، المشكاة (5044 / التحقيق الثاني)، التعليق الرغيب (3/277)

<sup>4</sup> عبد الله بن عمر قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يطوف بالكعبة ويقول ما أطيفك وأطيب ريحك ما أعظمك وأعظم حرمتك والذي نفس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك ماله ودمه وأن نظن به إلا خيرا.

تحقيق الألباني: ضعيف غاية المرام (435)، الضعيفة (5309) // ضعيف الجامع (5006) عن ابن عمر // -( صحيح و ضعيف سنن ابن ماجه: ٣٩٣٢ )

ثم وجدت له طريقاً ثالثاً، من رواية الحسن بن أبي جعفر: ثالثاً: بن أبي سليم عن طاوس عن ابن عباس  
قال: نظر رسول الله إلى الكعبة، فقال:

"لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، مَا أَطْيَبَ لِرِيحَكَ، وَأَطْيَبَ رِيحَكَ، وَأَعْظَمُ حِرْمَتَكَ! وَالْمُؤْمِنُ مِنْ أَعْظَمِ حِرْمَةِ مِنْكَ..." الحديث  
نحوه.

آخر جه الطبراني في "المعجم الكبير" (10966/37/11). وإسناده ضعيف، لكنه ليس شديد الضعف، فيستشهاد به.

وله شاهد من حديث عبد الله بن عمرو - أو ابن عمر - مرفوعاً. أخر جهه ابن ماجه (3933) من طريق نصر بن محمد بن سليمان الحمصي: ثنا أبي: ثنا عبد الله بن أبي قيس النصري: ثنا عبد الله بن عمرو قال:رأيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يطوف بالكعبة و يقول: ... فذكره.

ترجمہ:

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے مردی ہے کہ ایک دن انہوں نے کعبہ شریف کی طرف نظر کیا اور فرمایا: اے کعبہ تم کتنے عظیم ہو اور تمہاری حرمت کتنی عظیم ہے، حالانکہ مومن اللہ کے نزدیک تم سے بھی زیادہ قابل احترام ہے، اسے امام ترمذیؓ نے روایت کیا ہے اور حسن بھی کہا ہے،

اور اس روایت کو ابن ماجہ نے ابن عمرؓ سے مر فوعاً بھی روایت کیا ہے، اس کے الفاظ یہ ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو کعبہ کا طواف کرتے دیکھا اور آپ فرمائے تھے: اے کعبہ تم کتنے پاکیزہ ہو اور تمہاری خوشبو پاکیزہ ہے، اور تمہاری حرمت کتنی عظیم ہے، اس ذات کی قسم جس کے قبضہ میں محمدؐ کی جان ہے مومن کی حرمت اللہ کے نزدیک تیری حرمت سے بڑھ کر ہے۔

حدیث نمبر (۲):

ورجاله ثقات، غير نصر هذا، ضعفة أبو حاتم، وثقة ابن حبان، وبه أعلمه العراقي في تخرج الإحياء  
(١٢١/٢)، وقال الحافظ: في التقريب: ضعيف. قلت: لكنه يقوى بحديث الترجمة على الأقل. هذا؛  
وقد كنت ضعفت حديث ابن ماجه هذا في بعض تخريجاتي وتعليقاتي قبل أن يطبع شعب الإيمان، فلما  
وقفت على إسناده فيه، وتبينت حسنـه، بادرت إلى تحريرـه هنا ببرئـة للذمة، ونصحـ الأئمة داعيـاً: (ربـ لا  
تؤاخـذنا إن نـسينـا أو أخـطـأـنا)، وبناءـ علىـهـ، يـنقلـ الـحدـيـثـ منـ "ضـعـيفـ الجـامـعـ الصـغـيرـ" وـ "ضـعـيفـ سنـنـ  
ابـنـ مـاجـهـ" إـلـيـ، "صـحـيـحـهـماـ". \* (الـصـحـيـحةـ: ٧/١٢٣٩، رقمـ الـحدـيـثـ: ٣٢٢٠)

(68) ما أطيفك وأطيب ريحك، ما أعظمك وأعظم حرمتك (يعني الكعبة)، والذي نفس محمد بيده لحرمة المؤمن أعظم عند الله حرمة منك، ماله ودمه، وأن يظن به إلا خيراً" ضعيف الجامع 5006، ابن ماجة 3933، وهو في الصحيح 3420. (تراثات الألباني: صفحه ٥، رقم ٢٨)

200- ما أطีبك وأطيب ريحك! ما يظن به إلا خيراً - رواه هق عن ابن عباس، ج عن ابن عمر - ضعيف: ضعيف الجامع (5006)

ثم صحيح: السلسلة الصحيحة (3420) (تراجمات: صفحه ١٣٦، رقم: ٢٠٠)

عن جابر أن رسول الله ﷺ قال أریت الجنۃ فرأیت امرأة أبی طلحۃ وسمعت خشخشة أما مامی فإذا بلال۔ رواه مسلم (مشکوہ ص ۵۲۷) <sup>۵</sup>

ترجمہ:

حضرت جابرؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: مجھے جنت دکھلائی گئی، تو میں نے اس میں ابو طلحہ کی بیوی کو دیکھا، اور میں نے اپنے آگے کچھ حرکت کی آواز سنی تو دیکھا کہ وہ بلالؓ ہیں۔

حدیث نمبر (۳):

عن جابر قال سمعت النبي ﷺ يقول اهتز العرش لموت سعد بن معاذ وفي رواية قال اهتز عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ۔ متفق عليه۔ (مشکوہ ص ۵۲۷) <sup>۶</sup>

ترجمہ:

حضرت جابرؓ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا کہ عرش حضرت سعد بن معاذ کی موت کی وجہ سے ہل گیا اور ایک روایت میں ہے کہ رحمن کا عرش سعد بن معاذؓ کی موت کی وجہ سے ہل گیا۔

حدیث نمبر (۲):

عن أنس قال قال رسول الله ﷺ إن الجنۃ تشترق إلى ثلاثة على وعمار وسلمان۔ رواه الترمذی۔ (مشکوہ ص ۵۷۰) <sup>۷</sup>

---

<sup>۵</sup> عن جابر بن عبد الله، أن رسول الله ﷺ قال: «أریت الجنۃ فرأیت امرأة أبی طلحۃ، ثم سمعت خشخشة أما مامی فإذا بلال۔»۔ (صحیح مسلم: ۲۲۵۷)

<sup>۶</sup> عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ عليه وسلام: «اهتز عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ»۔ (صحیح البخاری: ۳۸۰۳، صحیح مسلم: ۲۲۶۶)

ترجمہ:

حضرت انسؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: بے شک جنت تین لوگوں کی طرف شوق رکھتی ہے، علی، عمار اور سلمان۔ رضی اللہ عنہم۔

حدیث نمبر(۵):

عن أنس قال قال أبو بكر لعمر بعده فـأة رسول الله ﷺ انطلق بـنا إلـى أم أيمن نزوراً كما كان رسول الله ﷺ يـزور رـواه مـسلمـ (مشـكـوـةـ صـ ۵۲۰)

ترجمہ:

حضرت انسؓ سے مروی ہے آپ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد، حضرت ابو بکرؓ نے حضرت عمرؓ سے فرمایا چلو ہم بھی ام آیمنؓ کی زیارت کر لیتے ہیں جس طرح کہ رسول اللہ ﷺ ان کی زیارت فرمایا کرتے تھے۔

حدیث نمبر(۶):

عن جابر في حديث طويل فلم يار آى (ع) ما يصنون طاف حول أعظمها بيد رأى ث مرات الحديث - رواه البخاري - (مشـكـوـةـ صـ ۵۲۹)

ترجمہ:

<sup>7</sup> عن أنس بن مالك قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن الجنة لتشتاق إلى ثلاثة على وعمار وسلمان قال هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث الحسن بن صالح. ( صحيح وضعيف سنن الترمذى: ۳۷۹ ) تحقيق الألبانى: ضعيف، الضعيفة (2329)

119- إن الجنـة لـتشـتـاق إلـى ثـلـاثـةـ: عـلـى وـعـمـار وـسـلـمـانـ" روـاهـتـ، حـعـنـ أـنـسـ، إـسـنـادـهـ ضـعـيفـ: تـخـرـيجـ المشـكـاـةـ (6234)

ثم حسن: صحيح الجامع (1598). (تراجمات الألباني: صفحه ۲۹، رقم: ۱۱، وصفحه ۱۰۸، رقم (۱۱۹

جابرؓ کی لمبی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ان قرض خواہوں کا یہ روایہ دیکھا تو کھوروں کی سب سے بڑی ڈھیری کے گرد تین طواف کئے (چکر لگائے)۔

حدیث نمبر (۷) :

عَنْ جَابِرٍ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لِمَا كَذَبَنِي قَرِيشٌ قَمَتْ فِي الْحَجْرِ فَجَلَّ  
اللَّهُ لِبَيْتِ الْمَقْدِسِ الْحَدِيثَ - مُتَفَقُ عَلَيْهِ (مَشْكُوَةُ: ص ۵۲۲)

وفى اللمعات جاء فى حديث ابن عباس فجىء بالمسجد حتى وضع عند دار عقيل وأنظر  
إليه۔<sup>8</sup>

ترجمہ:

حضرت جابرؓ سے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ ارشاد فرماتے ہوئے سنائے: جب قریش نے (شب  
معراج بیت المقدس جانے کے بارے میں) مجھے جھٹلایا (اور بیت المقدس کی عمارت کی علامات مجھ سے پوچھنے لگے) تو میں  
خطیم میں کھڑا ہوا اور اللہ تعالیٰ نے بیت المقدس کو میرے لئے نمایاں کر دیا۔

اور اللمعات میں ہے کہ ابن عباسؓ کی حدیث میں یہ الفاظ آئے ہیں کہ مسجد کو لا کر عقيلؓ کے گھر کے پاس رکھ دیا  
گیا اور میں اسے دیکھ رہا تھا۔

بعد نقل ان احادیث کے جواباً عرض کرتا ہوں کہ سوال میں مفترض کے دو قول نقل کئے ہیں،

ایک یہ کہ یہ قلب موضوع ہے،

دوسرایہ کہ یہ ناممکن ہے،

<sup>8</sup> قال: "فجىء بالمسجد و أنا أنظر حتى وضع دون دار عقال أو عقيل فنعته، وأنا أنظر إلية". (مسند احمد: جلد ۵: صفحہ ۲۹، حدیث ۲۸۱۹، ط الرسالة) اس کے محقق شیخ شعیب ارنؤوط لکھتے ہیں: إسناده صحيح على شرط الشیعین، اس کی سند شیعین کی شرط پر صحیح ہے۔

قول اول کی دلیل یہ بیان کی گئی کہ رسول اللہ ﷺ نے اس کی تعظیم طواف سے کی، اور قول ثانی کی کوئی دلیل بیان نہیں کی سو قلب موضوع کا جواب حدیث (نمبر ۱) سے ظاہر ہے کہ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے ہر مومن کو فضل سے بتا رہے ہیں۔

اور اول توجیہ امر مدرک بالرائے نہیں اس لئے حکماً مرفوع ہو گا اور اگر اس سے قطع نظر بھی کیا جاوے تاہم کسی صحابی سے اس پر نکیہ منقول نہیں پھر اس کی صحت میں کیا شک رہا پھر ابن ماجہ میں تو اس کے رفع کی تصریح ہے اور سند بھی اچھی ہے اب کلام مذکور کی بھی حاجت نہیں رہی،

رہ گیا طواف فرمانا رسول اللہ ﷺ کا اس کا اور اس کی تعظیم کرنا سویہ ایک امر تعبدی ہے جس طرح رسول اللہ ﷺ مساجد کا احترام فرماتے تھے تو کیا مسجد کا آپ سے افضل اعظم ہونا لازم آگیا اسی طرح بیت معظم بھی آپ سے افضل نہ ہو گا، پھر جب آپ اس سے افضل ہوئے اور پھر آپ نے اس کا طواف کیا تو اس سے ثابت ہو گیا کہ مفضول کا طواف افضل کر سکتا ہے، سو اگر مومن بیت معظم سے مفضول بھی ہو تا تب بھی افضل کا طواف کرنا مفضول کیلئے جائز ہوتا چہ جائیکہ مومن کا افضل ہونا بھی ثابت ہو گیا پھر تو کچھ بھی استبعاد نہ رہا،

باتی یہ ظاہر ہے کہ یہ فضیلت جزئی ہے، اس سے یہ بھی لازم نہیں آتا کہ انسان کو جہت سجدہ بھی بنایا جاوے یا انسان کا کوئی طواف کرنے لگے اور یہ سب اس وقت ہے کہ طواف بطور تعظیم ہوا اگر یہ طواف لغوی ہو بمعنی آمد و رفت جو مقاومت ہے زیارت کا تو وہ اپنے مفضول کیلئے بے تکلف ہو سکتا ہے، جیسا کہ حدیث (نمبر ۲۵ و ۲۶) میں مصروف ہے۔

اور محض ایسے امور سے افضیلت کا لزوم کیسے ضروری ہو گا جبکہ حدیث (نمبر ۲) میں تقدم بلالؓ کا حضور ﷺ پر منقول ہے، اسی لئے اس تقدم کو شرح حدیث نے تقدم الخادم علی المخدوم سے مفسر کیا ہے۔

پس ایسا ہی یہاں ممکن ہے نیز عرش جو کہ تخلی گاہ خاص حق ہے اور اس کی صنعت میں کسی بشر کو دخل نہیں ظاہراً بیت معظم سے افضل ہے باوجود اس کے اس کی حرکت ایک امتی کیلئے حدیث (نمبر ۳) میں مذکور ہے سو اسی طرح اگر بیت

معظم کسی مقبول امتی کیلئے حرکت کرے تو کیا استبعاد ہے، نیز روح اس حرکت کی اشتباق ہے سوجنت جو کہ حق تعالیٰ کے تجلی خاص کا وارد ہے تو کعبہ کا اشتباق بھی کسی مقبول امتی کی طرف کیا مستبعد ہے پس ان حدیثوں سے خود زیارت و طواف کا استبعاد توجہ ہو گیا جو کہ بحث نقلى تھی،

اب صرف یہ بحث عقلی باقی رہی کہ خانہ کعبہ اتنا بھاری جسم ہے یہ کیسے منتقل ہو سکتا ہے، سو اول تو ان اللہ علی کل شئ قدیر میں اس کا جواب عام موجود ہے، دوسرے حدیث (نمبر ۷) کے ضمیمہ میں جواب خاص بھی ہے جو خصائص کبریٰ جلد اول (ص۔ ۱۶۰) میں کیا ہے بتخریج احمد و ابن ابی شيبة والنسائی والبزارو الطبرانی وابی نعیم بسند صحیح، اور یہ سب گفتگو قول اول کے متعلق تھی، رہا قول ثانی کہ یہ ناممکن ہے، سو استفسار یہ ہے کہ آیا عقلانا ممکن ہے یا شرعاً یا عادةً، اول کا اتفاء ظاہر ہے اگر شق ثانی ہے تو معرض کے ذمہ اس کا ثبوت ہے وائے لہ ذلك اور اگر شق ثالث ہے تو مسلم ہے بلکہ مفید ہے کیونکہ کرامت ایسے ہی واقعہ میں ہے جو عادةً ممتنع ہو ورنہ کرامت نہ ہو گی، اب ایک شبہ باقی ہے وہ یہ کہ جس اس کی مذنب ہے، کیونکہ تاریک میں کہیں منقول نہیں کہ کعبہ لمبی جگہ سے غائب ہوا ہو سو ایسا ہی شبہ حدیث صالح کے ضمیمہ میں ہوتا ہے سو جو اس کا جواب ہے وہی اس کا جواب ہے اور وہ یہ ہے کہ ہو سکتا ہے کہ اس وقت اتفاق سے کعبہ کا دیکھنے والا کوئی نہ ہو، إذا أراد اللہ تعالیٰ شيئاً هیأً أسباباً، اور یہ اس وقت ہے جب یہی جسم منتقل ہوا ہو ورنہ آقرب یہ ہے کہ کعبہ کی حقیقت مثالیہ اس حکم کا ملکوم علیہ ہے جس طرح حدیث (نمبر ۲) میں بلا<sup>ل</sup> کی مثال کو دیکھا تھا ورنہ بلا<sup>ل</sup> یقیناً اس وقت زمین پر تھے، اب صرف ایک عامیانہ شبہ رہا کہ اس کی سند جب تک حسب شرائط محدثین صحیح نہ ہواں کا قائل ہونا درست نہیں سو اس کا جواب یہ ہے کہ خود محدثین نے غیر احکام کی احادیث میں سند کے متعلق ایسی تنقید نہیں کی یہ تو اس سے بھی کم ہے، یہاں صرف اتنا کافی ہے کہ راوی ظاہر اثقة ہو اور اس واقعہ کا کوئی مذنب نہ ہو، اس تقریر سے اس کا جواب بھی نکل آیا جو سوال میں ہے کہ اگر قرآن و حدیث سے مدلل کیا جاوے اخوند جواب یہ ہے کہ اگر مدلل کرنے سے یہ مراد ہے کہ بعینہ وہی واقعہ یا اس کا نظیر قرآن و حدیث میں ہو تو اس کے ضروری ہونے کی دلیل ہم قرآن و حدیث ہی سے مانگتے ہیں، نیز ائمہ محدثین کی کرامات کو کیا اس طرح ثابت کیا

جاسکتا ہے؟ اور اگر یہ مراد ہے کہ جن اصول پر وہ مبنی ہے وہ قرآن و حدیث کے خلاف نہ ہوں تو محمد اللہ تعالیٰ یہ امر حاصل ہے۔

تنبیہ:

یہ سب اصلاح تھی غلوٰنی الانکار کی، باقی جو غالی فی الاٰثبات ہیں علماً یا عالماً ان کی اصلاح بھی واجب ہے۔ واللہ اعلم۔

۸ رب جمادی ۱۴۳۵ھ۔ (البوادر النواودر: ۵۷ تا ۵۹)

ان جوابوں میں حضرت تھانویؒ نے تمام اشکالات کا صحیح احادیث کی روشنی میں تسلی بخش جواب عنایت فرمادیا ہے۔

لہذا جو شخص ان دونوں جوابوں کو خالی الذہن ہو کر پڑھے گا، اس کے تمام اشکالات دور ہو جائیں گے۔ (انشاء اللہ)

نیز اگر بالفرض کعبہ اپنی جگہ سے ہٹ جائے، تب بھی اس کی جگہ کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنا درست ہو گا، جیسا کہ فقیہ، امام ابن العابدین<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> (۱۲۵۲ھ) نے صراحت کی ہے۔<sup>۹</sup>

قال في الدر: (والمعتر) في القبلة (العرضة لا البناء) فهـ من الأرض السابعة إلى العرش۔

قال ابن عابدین علیه السلام: (قوله والمعتر في القبلة إلخ) أي أن الذي يجب استقباله أو استقبال جهته هو العرضة، وهي لغة: كل بقعة بين الدور واسعة لابناء فيها كما في الصحاح وغيره والمراد بها تلك البقعة الشريفة (قوله لا البناء) أي ليس المراد بالقبلة الكعبة التي هي البناء المرتفع على الأرض، ولذلك نقل البناء إلى موضع آخر وصل إلى لم يجز، بل تجب الصلاة إلى أرضها كما في الفتاوى الصوفية عن الجامع الصغير. مطلب كرامات الأولياء ثابتة وفي البحر عن عدة الفتاوى: الكعبة إذا رفعت عن مكانها لزيارة أصحاب الكرامة فهي تلك الحالة جازت الصلاة إلى أرضها. اهـ. وفي الموجب: وقد رفع البناء في عهد ابن الزبير على قواعد الخليل وفي عهد الحاج ليعيدها على الحالة الأولى والناس يصلون. اهـ. فطال، وما ذكره في البحر نقله في التارikhانیة عن الفتاوی العتابیة قال الخیر الرملی: وهذا صريح في كرامات الأولياء، فيرد به على من نسب إمامنا إلى القول بعدمهها وسيأتي تمام الكلام على ذلك في باب ثبوت النسب (قوله فهي من الأرض السابعة إلى العرش) صرحاً بذلك في الفتاوی الصوفية معزياً

للحجنة، ثم قال: فلو وصل إلى الجبال العالية والأبار العميقه السافلة جاز كما جاز على سطحها وفي جوفها فصال، ولو كان المعتبر البناء لا العرصة لم يجز ذلك، فالتفريع صحيح فاهمـ (الدر مع الرد: ٣٣٢ / ١، فكري)

وقال في الدر:

(ثم جاءت بولدلا يثبت النسب بدونها) لحرمة وطئها كأم ولد كاتبها مولاها وسيجيء في الاستيلاد أن الفراش على أربع مراتب وقد اكتفى بقيام الفراش بلادخول كتزوج المغربي بمشرقيه بيهماسنة فولدت لستة أشهر منذ تزوجه التصوره كرامة، أو استخداماً فتح، لكن في النهر: الاقتصار على الثاني أولى لأن طي المسافة ليس من الكراهة عندنا.

قلت: لكن في عقائد الفتاوازاني جزم بالأول تعالى المفتى الثقلين النسفي، بل سئل عمما يحكى أن الكعبة كانت تزور واحداً من الأولياء هل يجوز القول به؟ فقال: حرق العادة على سبيل الكرامة لأهل الولاية جائز عند أهل السنة، ولا لبس بالمعجزة لأنها أثر دعوى الرسالة وبادعائهما يكره فوراً فلakra مة، وتمامه في شرح الوهابي من السير عند قوله: ومن - لو لي قال طي مسافة يجوز - جهول ثم بعض يكره وإنما يتها في كل ما كان خارقاً عن النسفي النجم يرى وينصر أي ينصر هذا القول بنص محمد: إنما يكره من بكرامات الأولياء.

قال في الدر: مطلب في ثبوت كرامات الأولياء والاستخدامات.

عبارة الفتح: والحق أن التصور شرط، ولذا وجاءت امرأة الصبي بولدلا يثبت نسبه، والتصور ثابت في المغربية لثبوت كرامات الأولياء والاستخدامات، فيكون صاحب خطوة، أو جنياً. اهـ. (قوله: ليس من الكرامة عندنا) لما في العمادية أنه سئل أبو عبد الله الزعفراني عماروي عن إبراهيم بن أدهم أنه رأوه بالبصرة يوم التروية، ورأى ذلكاليوم بمكة؟ قال: كان ابن مقاتل يذهب إلى أن اعتقاد ذلك كفر، لأن ذلك ليس من الكرامات بل هو من المعجزات، وأما أنا فأستجهله ولا أطلق عليه الكفر. اهـ. (قوله: لكن في عقائد الفتاوازاني) أي في شرحه على العقائد النسفية، وهو متعلق بقوله: جزم، وكذا قوله: بالأول، والمراد به ما في الفتح من إثبات طي المسافة كرامة، وذلك أن الفتوازاني: قال إنما العجب من بعض فقهاء أهل السنة حيث حكم بالكافر على معتقد ماروي عن إبراهيم بن أدhem الخ ثم قال: والإنصاف ما ذكره الإمام النسفي حين سئل عن ما يحكى أن الكعبة كانت تزور واحداً من الأولياء هل يجوز القول به؟ فقال: نقض العادة على سبيل الكرامة لأهل الولاية جائز عند أهل السنة. اهـ.

قال العلامة ابن الشحنة: قلت: النسفي هذا هو الإمام نجم الدين عمر مفتى الإنس والجن رأس الأولياء في عصره. اهـ. وعبارة النسفي في عقائده: وكرامات الأولياء حق، فظهور الكرامة على طريق نقض العادة للولي، من قطع المسافة البعيدة في المدة القليلة، وظهور الطعام والشراب واللباس عند الحاجة، والمشي على الماء والهواء، وكلام الجماد والعمماء، واندفاع المتوجه من البلاء، وكفاية المهم من الأعداء وغير ذلك من الأشياء. اهـ. (قوله: بل سئل) أي النسفي، وقوله: فقال إلخ جواب بالجواز على

## اعتراض نمبر ۳، کا جواب:

دوسرے اعتراض ہے کا جواب تفصیلًا کتاب و سنت کی روشنی میں دیا جا چکا ہے کہ کبھی اللہ تعالیٰ اپنے مرضی و رحمت سے چھوٹے درجہ والے کو کوئی چیز عطا کر کے، کسی بڑے درجہ والے کو اس سے محروم کر دیتا ہے۔

لہذا یہاں بھی اگر بعض اسلاف کے لئے کعبہ کا آنامروی ہے، تو اس سے حدیبیہ کے مقام پر کعبہ کا حضور کی زیارت کیلئے نہ آنے پر کوئی اعتراض لازم نہیں آتا، اور اس سے حضور ﷺ کا مقام نہ کم ہو، نہ اسلاف کا مقام اعلیٰ ہو،

فالحاصل أن الأمر الخارق للعادة بالنسبة إلى النبي معجزة، سواء ظهر من قبله، أو من قبل آحاد أمته، وبالنسبة إلى الولي كرامة لخلوته عن دعوى النبوة، وتمامه في العقائد وشرحها. (قوله: ومن لولي إلخ) من موصول مبتدأ، وقال: صلته و "لولي" متعلق بـ "يجوز" طي "مبتدأ و جملة" يجوز "خبره والجملة الخبرية مقول القول وجهول خبر" من ، والقول بالتجهيل، أو التكفير هو ما قدمناه عن العمادية. (قوله: أي ينصر هذا القول إلخ) والحاصل أنه وقع الخلاف عندنا في مسألة طي المسافة البعيدة؛ فمشايخ العراق قالوا: لا يكون ذلك إلا معجزة، فاعتقاده كرامة جهل، أو كفر. ومشايخ خراسان وما وراء النهر أثبتوه كرامة، ولم يرد نص صريح في المسألة عن أنتما الثلاثة سوى قول محمد هذا، ولم يفسر ذلك أحد ملخصات شرح الوهابية عن جواهر الفتاوى. وفي التistar خانية أن مسألة تزوج المغربي بمشرقة تؤيد الجواز أي فإنها نص المذهب.

والحاصل أنه لا خلاف عندنا في ثبوت الكرامة، وإنما الخلاف فيما كان من جنس المعجزات الكبار والمعتمد الجواز مطلقاً إلا في مثبت بالدليل عدم إمكانه كالإتيان بسورة، وتمام الكلام على ذلك في حاشية ح. (الدر المختار مع ردد المحتار: ٥٥٢/٣، مكتبة دار الفكر)

بلکہ یہاں پر صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت اور رحمت کو دخل ہے، جو کبھی چھوٹے درجہ والے کو کوئی چیز عطا کر کے، کسی بڑے درجہ والے کو اس سے محروم کر دیتا ہے، جس کی تفصیل مجلہ دفاع اسلام: اشاعت نمبر ۲۲ ص ۲۲ پر موجود ہے۔

خلاصہ یہ کہ اہل حدیث حضرات کے تمام اشکالات باطل و مردود ہے اور اس واقعہ میں کوئی قبل اشکال بات نہیں ہے۔ واللہ اعلم

## حدیث ”فی کل أصحابی خیر“ کی تحقیق۔

### -مولانا عبد الوحیم قاسمی

الحافظ الكبير، امام الحدیث ابن عساکر (۴۷۶ھ) فرماتے ہیں کہ

أبو بكر أخبرنا أبو سعد أيضاً قال قرئ على أبي الفتح عبد الجبار بن عبد الله<sup>10</sup> بن بربعة الجوهرى وأنا حاضرنا أبو طاهر محمد بن محمد بن محمش أنا أبو طاهر محمد بن الحسن المحمدا باذى ناعثمان بن سعيد الدارمي ناعبد الله بن صالح حدثني نافع بن يزيد عن زهرة بن معبد عن سعيد بن المسيب عن جابر بن عبد الله قال قال رسول الله (صلى الله عليه وسلم) إن الله تعالى اختار أصحابي على جميع العالمين سوى النبيين والمرسلين واختار لي من أصحابي أربعة أبا بكر وعمرو وعثمان وعليا فجعلهم خير أصحابي وفي كل أصحابي خير واختار أمتي على سائر الأمم واختار من أمتي أربع قرون بعد أصحابي القرن الأول والثانى والثالث تترى والرابع۔

حضرت رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ: بے شک اللہ تعالیٰ میرے صحابہ کو انہیاء اور مرسلین کے علاوہ تمام جہانوں پر اختیار فرمایا ہے (یا فضیلت دی ہے) اور میرے صحابہ میں سے چار کو میرے لئے چن لیا ہے ابو بکر، عمر، عثمان و علی، سوانحیں میرے صحابہ میں سب سے بہترین بنایا، اور میرے تمام صحابہ میں خیر ہے، اور میری امت کو تمام امتوں پر اختیار فرمایا ہے (یا فضیلت بخشی ہے) اور میری امت میں سے، میرے صحابہ کے بعد، چار زمانوں کو اختیار کیا (یا فضیلت بخشی ہے) پہلا زمانہ، دوسرا زمانہ اور تیسرا زمانہ پے درپے ہیں اور چوتھا زمانہ۔ (تاریخ ابن عساکر: ج ۳۰ ص ۲۰۶ - ۲۰۷)

سد کی تحقیق:

<sup>10</sup> تاریخ دمشق کے مطبوع نسخے میں ”عبدالجبار بن عبد الله“ کے بجائے ”عبدالجبار بن عبید الله“ لکھا ہے، جو کہ کاتب کی غلطی ہے۔

(۱) امام ابن عساکر<sup>(م ۴۵۰)</sup> مشہور ثقہ، متقن، محدث، حافظ الحدیث بلکہ امام الحمد شین ہیں۔ (تاریخ الاسلام:

ج ۱۲: ص ۲۹۳)

(۲) ابو سعد بن ابی الغضل بغدادی<sup>(م ۴۷۰)</sup> بھی ثقہ، حافظ الحدیث ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۱۱: ص ۲۳۷)

(۳) ابو فتح عبد الجبار بن عبد اللہ برزا الجوهری<sup>(م ۴۸۰)</sup> بھی ثقہ ہیں۔ (کتاب الشفقات للقاسم: ج ۶: ص ۱۸۳)

(۴) محمد بن محمد بن محمش، ابو طاہر الزیادی<sup>(م ۴۸۰)</sup> ثقہ، مند اور فقیہ ہیں۔ (الروض الباسم: ج ۲: ص ۱۲۳۶)

(۵) محمد بن الحسن، ابو طاہر محمد آبادی<sup>(م ۴۸۰)</sup> ثقہ، اکابر میں سے ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۷: ص ۷۰۲)

(۶) امام عثمان بن سعید الدارمی<sup>(م ۴۸۰)</sup> مشہور ثقہ، حافظ الحدیث، محدث، ناقد اور ائمہ جرح و تعلیل میں سے

ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج ۶: ص ۷۲۵، کتاب الشفقات للقاسم: ج ۷: ص ۸۳)، ذکر من یعتمد قوله فی الجرح والتعديل: ص

(۱۹۳)

(۷) ابو صالح عبد اللہ بن صالح، کاتب اللیث<sup>(م ۴۲۲)</sup> کے بارے میں قول فصل یہ ہے کہ جب ان سے حدیث  
کے ماہر (محدث) بیان کریں، تو ان کی روایت صحیح اور مستقیم ہوتی ہے۔ (هدی الساری مقدمہ فتح الباری: ج ۱: ص ۳۱۲)

اور یہاں بھی ان سے حدیث کے ماہر، مشہور ثقہ، حافظ الحدیث، محدث، ناقد امام عثمان بن سعید الدارمی<sup>(م ۴۸۰)</sup>  
اس حدیث کو نقل کر رہے ہے۔ لہذا ابو صالح عبد اللہ بن صالح، کاتب اللیث اس روایت میں ثقہ ہیں۔

(۸) نافع بن یزید المصری<sup>(م ۴۸۰)</sup> صحیح مسلم کے راوی ہے اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۷۰۸۲)

(۹) زهرة بن معبد<sup>(م ۴۳۵)</sup> صحیح بخاری کے راوی ہے اور ثقہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۰۳۰)

(۱۰) سعید بن المسیب<sup>(م ۴۷۰)</sup> صحیحین کے راوی ہے اور ثقہ، ثبت فقیہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۳۹۶)

(۱۱) جابر بن عبد اللہ<sup>مشہور صحابی رسول</sup> ہیں۔ (تقریب)

معلوم ہوا کہ یہ روایت کی سند صحیح ہے۔

نوث:

یہاں ”خیر“ سے مراد ”ہدایت“ ہے۔ کیونکہ خیر تو ہر مسلمان میں بلکہ کچھ غیر مسلمانوں میں بھی ہے۔ تو تخصیص کی وجہ ہدایت ہی ہو سکتی ہے۔ لہذا اس حدیث سے مراد یہی ہے کہ میرے ہر صحابیؓ میں ہدایت ہے۔

یاد رہے کہ ابو صالح عبد اللہ بن صالح، کاتب الیث (م ۲۲۲ھ) کا متابع بھی موجود ہے۔ چنانچہ حافظ المشرق، امام خطیب بغدادی (م ۲۶۳ھ) فرماتے ہیں کہ

أخبرنا القاضي أبو عمر القاسم بن جعفر بن عبد الواحد الهاشمي حدثنا أبو العباس محمد بن أحمد ابن الأثرب حدثنا علي بن داود القنطري حدثنا ابن أبي مريم و عبد الله بن صالح قال حدثنا نافع بن يزيد عن زهرة بن معبد عن سعيد بن المسيب عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن الله اختار أصحابي على جميع العالمين إلا النبيين والمرسلين و اختار لي من أصحابي أربعة فجعلهم خيراً أصحابي يعني أبا بكر و عمر و عثمان و علياً و في كل أصحابي خير

حضرت رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ: بے شک اللہ تعالیٰ میرے صحابہ کو انبیاء اور مرسلین کے علاوہ تمام جہانوں پر اختیار فرمایا ہے (یا فضیلت دی ہے) اور میرے صحابہ میں سے چار کو میرے لئے چن لیا ہے اور انہیں میرے صحابہ میں سب سے بہترین بنایا، یعنی ابو بکر، عمر، عثمان و علی، اور میرے تمام صحابہ میں خیر ہے۔ (موضع ادھام للخطيب: حج: ۲ ص ۱۱۱)

سندر کی تحقیق:

(۱) حافظ المشرق، امام خطیب بغدادی (م ۲۶۳ھ) مشہور ثقة، حافظ الحدیث ہیں۔ (تاریخ الاسلام، سیر، کتاب الشفاط للقاسم)

(۲) امام قاسم بن جعفر، ابو عمر القاضی (م ۲۲۲ھ) بھی ثقة، امین ہیں۔ (تاریخ الاسلام: حج: ۹ ص ۲۲۱)

(۳) محدث ابوالعباس، احمد بن محمد بن الاذرم<sup>رحمہم اللہ</sup> بھی ثقہ، فاضل ہیں۔ (کتاب الثقات للقاسم: ج: ۸: ص)

(۱۱۵)

(۴) ابو الحسن علی بن داود القطری<sup>رحمہم اللہ</sup> بھی ثقہ، محدث ہیں۔ (تاریخ الاسلام: ج: ۲: ص: ۵۷۹)

(۵) ابو محمد، سعد بن ابی مریم المصری<sup>رحمہم اللہ</sup> صحیحین کے راوی ہے اور ثقہ، مضبوط [ثبت] فقیہ ہیں۔ (تقریب: رقم ۲۲۸۶) اور ان کے متتابع میں ابو صالح عبد اللہ بن صالح، کاتب الیث<sup>رحمہم اللہ</sup> موجود ہے، جن کا تعارف گزر چکا۔

(۶) نافع بن یزید المصری<sup>رحمہم اللہ</sup>

(۷) زهرۃ بن معبد<sup>رحمہم اللہ</sup>

(۸) سعید بن المسیب<sup>رحمہم اللہ</sup> وغیرہ کی توثیق گزر چکی۔

(۹) جابر بن عبد اللہ<sup>رحمہم اللہ</sup> مشہور صحابی رسول ہیں۔ (تقریب)

معلوم ہوا کہ یہ سند بھی صحیح ہے۔

وضاحت:

یہ حدیث، حدیث "اصحابی کالنجوم" کی معنوی طور پر شاہد ہے۔ واللہ اعلم